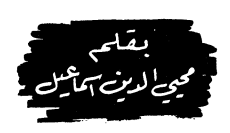
## محاولة لوضع الشعر



قبل الحديث عن الشعر بين المحلية والقومية ، اوثر ان اشير الى اننا هنا لسنا بصدد دراسة الشعر على اطلاقه بين المحليسسة والقومية ، والا عادت محاولتنا تخبطا في خواد التجريد ، ثم اننسا هنا لسنا بصدد دراسة الشعر العربي على اطلاقه بين المحليسسة والقومية ، والا فاننا سندخل متاهة من المتاهات توشك ان تكسسون بلا نهاية ..

اننا هنا بصند تقويم الشمر العربي الماصر بين هاتين القيمتين او هذين الاتجاهين: اتجاه المحلية واتجاه القومية .

على أن هذه المحاولة التقويمية تتطلب قبل كل شيء تحديــــد المصطلحين: « المحلية » و « القومية » وذلك من أجل تسهيـــــل محاولتنا وتأكيدها .

لقد استقرت جملة من البديهيات في دراسة الادب على اجماله ، وفي مقدمة هذه البديهيات أن الادب انعكاس ذاتي وانعكاس اجتماعي في الوقت ذاته ، بمعنى أن الادب تعبير عن الذات الفردية الخالقية، ثم هو بالتالي نتاج طائفة من العوامل والمؤثرات الاجتماعية ، فهسو بالتعبير العلمي الحديث محصلة لطائفة من العوامل الذاتيسسسسة والاجتماعية .

فاذا ما اتفق على هذه المقولة ، وهي مقولة غدت في مستسوى البديهيات لا خلاف على جوهرها وان اختلف على شيء من التفصيلات فيها .. اقول اذا ما اتفق على هذا ، امكننا ان نرى في الموامسل المؤثرة في الادب ضرورة من الضرورات التي تتحكم في صوغ الفكسر عموما وتحديد مكان الشعر بين قيمتي المحلية والقومية .

ولا شك في ان الادب في اجماله والشعر على وجه التخصيص يتاثر بظروف البيئة التي يصدر عنها . وان تعبير « ظروف البيئة » هذا هو تعبير واسع فضفاض ينطوي فيه عالم كامل من الموامـــل والأثرات من طبيعية وجيولوجية وسلالية وانثروبولوجية وسياسيــة واقتصادية وروحية ، وان دراسة اية حركة فكرية او روحيـــــة او حضارية باوسع معانيها تظل مبتورة النتائج والاستنتاجات ان لم تتوفر على « ظروف البيئة » لدراستها واستقصاء تاثيراتها ان سلبا او ايجابا وعلى تلك الحركة ومسارها .

ومثال ذلك ان شعر البادية العربية في العصر الجاهلي كسان صورة اصلية لحياة البادية في ظل هاتيك الظروف التي عاشها هناك مكانا وزمانا من حيث الاخيلة والاسلوب والالفاظ والقيم وفهسسم الانسان والحياة والكون .

كما أن الشمر العربي في القرن الرابع الهجري مثلا في بفداد المباسية كان تعبيرا عن هاتيك الظروف البيئية التي عاشها فيسي ظل الحضارة العباسية بكل ما فيها من قيم ومثل واشراق روحيسة واخلاقية وتطلع مادي حسي ابرز اقصى النقائض في شمر تلسسك الحقبة من التاريخ ، أذ نشهد المجون والفحش وفجر القول السي جانب التصوف والزهد والتطلع الى قوى الفيب .

كذلك كانت اشعار الرجل الاشقر واساطيره البدائية في اقصى الشمال الاوربي قبل انبلاج العصر السيحي هناك ، معتمة مدلهمـــة

كحياته التي كانت حياة مغامرة متصلة طويلة في اختسراق حجـــب الضباب في بحور الشمال المظلمة الجمة الاسرار .

واذن ، فلا خلاف على ان الادب ايا كانت صيفه او اجنساسه انما هو محصلة جميع تلك الظروف من ذاتية وموضوعية ، لذا فسان التأثيرات المحلية على اية حركة ادبية او على الشعر بوجه التحديد انما هو امر لا مندوحة عنه ، فالشعر الصالح الاصيل النابع مسن وجدان تأثيرات الحياة ودواعيها لا بد ان يستجيب لنداء البيئسسة وظروفها ، اي للتأثيرات ( المحلية ) على اصدق نحو واصفاه .

ومن هنا ، تصدق قيم الاتجاه الذي نما في الغرب منذ القرن التاسع عشر والذي يؤكد على دراسة الظروف التي تشيع في بيئــة ما كمقدمة لدراسة شاعر او حركة شعرية معينة . فالشاعر يعبر عن قيم البيئة التي يحياها ، ولكن تعبيره عن تلك القيم قد يكون على شكل تأكيد وترسيخ لها ، او قد يكون على شكل رفض ونقض لهــا وللقوى التي تمثلها . .

وعلى أية حال ، فالتعبير هو التعبير ان كان سلبا او كسان ايجابا ، وليس ثمة ادب او شعر الا كان نتاج كل تلك الظهروف والوشائج والعلاقات .

ولكننا ينبغي هنا ان نتنبه الى حقيقة اخرى ، نرى ان مسسن الفروري الاشارة اليها بهذا الصدد ، تلك هي ان التأثير او التأثر ليس من الفروري دوما ان يكون على نحو مباشر ، فليس علىالشاعر او الادبب ان يقع تحت طائلة تلك الموامل مباشرة حتى ياخذ التأثير مجراه ، بل التأثر س او فلنقل التأثيرات س تاخذ الف مسرب ومسرب الى وجدان الحركات الادبية والفئية والا فلا معنى اطلاقا لحركسة الحياة وتفاعلاتها وقوانين الاخذ والعطاء فيها .

فاين يمكن أن نلمس ( المحلية ) أو ( اللون المحلي ) كمسلة تسميه الآداب الفربية ، عند شاعر كالرصافي نشأ في بفداد ونفسج وجدانه في أواخر القرن الماضي ، وعاش تجربة تلك الحقبسة بكل أبعادها ؟..

اظن ان المحلية او اللون المحلي مند شاعر كالرصافي يجب ان نتلمسها في الروح العام الذي يشيع في نتاجه الشعري وفي طريقة فهمه للحياة وللانسان ، وليست في الجزليات والتفصيلات التي يمكن ان ياتلف او يختلف فيها مع آخرين ليسوا من نتاج بيئتسسه او الظروف التي احاطت به ، بل من نتاج بيئات وظروف اخسرى . . فهذا الروح العام او الخصيصةالروحيةالعامة ـ كما يمكن ان ندعوها مي مظهر من مظاهر ( المحلية )) او ( اللون المحلي )) ، ومن هنسا شاع القول المالوف على اقلام الادباء والنقاد ان فلانا ( ابن عصره )) . فالقول ان شاعرا ما هو ابن عصره انما يعني ان هذا الشاعر قسد تاثر واستجاب لظروف بيئتسسه وبان هذا الشاعر ايضا قد احس واستشعر بانه قد اخذ من عصره ومن بيئته واعطاهما ، وبذلك حقق

الصيفة المتوازنة بين الاخد والعطاء .

اننا اذا فهمنا « المحلية » على هذا الستوى وبهذا المنسسى فقد اتفقنا على انها مصدر للاخذ والعطاء في الشعر والغن وانهـــا ليست محض احساس عابر ضئيل بل هي بالتالي من اكبر مصادر الفن العظيم ، وان الاستقصاء النقدي والتاريخي يؤكد هذه الحقيقة في منابعها وانعكاساتها .. اننا اذا فهمنا « المحلية » في هـــــذا المستوى مؤكدين أن الحركة الرومانسية مثلا في الشعر الانكليــزي كانت حركة نشأت نشوءا من بيئتها وظروفها المحلية ابان الشهورة الصناعية ومع بدء عزلة الفرد عن الكون واحساسه بالانسحاق امسام المستوى وبهذا المعنى مؤكدين ايضا ، انطب القا من هذا المفهوم ، ان الحركة الشعرية الحديثة في الشعر العربي المعاصر لم تكن سلوى نتاج عوامل ومؤثرات وقع تحت وطاتها الشاعر العربي منذ نهايسسة الحرب العالمية الثانية وهي احاسيس من الضياع والقلق والاغتراب والتشرد الروحي وانهيار كثير من القيم القديمة وتصدع المثل العتيقة وانطفاء الق القدسية من بعض صفحات الارث القديم الى ان تحسول ذلك كله الى ثورة على الشكل والتشكيل بل امتدت الى اعمـــاق المضمون ، بل الى رسالة الشعر ذاتها ... فبعد هذا كله ، هل يصبح لنا أن نتساءل أين تبتدىء « المحلية » أو « اللون المحلي » وأيسسن تنتهى لتبدأ ( القومية )) أو (( اللون القومي )) ؟

هل هناك حواجز وتخوم تفصل بين هاتين الخصيصتيــــن او القيمتين ؟.. واين هو المدلول المحلي في هذه الحركة الشعريــة او تلك أو عند هذا الشاعر أو ذاك ، ثم أين هو المدلول القومـــي في هذه الحركة الشعرية أو تلك أو هذا الشاعر أو ذاك ؟

وبعد هذا كله هل يمكن ان ننتهي الى القول بأن « المحليسة » او « اللون المحلي » قد يكون هو ذاته « القوميسسة » او « اللسسون القومي » او ان هناك تطابقا كاملا بين المفهومين ؟

## \* \* \*

اننا هنا بلا شك ، ليس بوسهنا ان نهين بشكل قاطع حسدود امثال هذه الاتجاهات . ذلك ان للحقيقة اكثر من وجهي المهسسلة النقدية الواحدة . ولكننا من خلال الاستقراء ومن خلال اللاحظسات المتكررة للجزئيات والتفصيلات يمكن ان نرسم اطارا عاما للقفسسايا العامة التي نحن بصددها ، ولعل الامثلة التي يمكن ان تكون مسادة دراستنا لتسمفنا في مثل هذه المحاولة تؤكد لنا أو على الاقسسل يؤكد معظمها ، الحقيقة القائلة بأنه ليس هناك تعارض حاد بيسين «المحلية والقومية » ، «فالمحلية » ليست نقيضا للقومية لا فسسي الشعر ولا في غيره بل اكثر من ذلك ليست هناك اية فوارق عميقسة تفصل بين المفهومين حتى في المسلك اليومي .

ومن التاريخ الادبي القديم يمكننا ان نختبر تجربة ابن اليومي وهي تجربة واضحة المعالم بلا غموض ولا ظلال قاتمة ... ان تجربسة ابن الرومي هذه تؤكد لنا انها تجربة نبعت من صميم ظروف البيئة التي عاشها الشاعر ، فهي تجربة محلية حتى اطراف اصابعهسسا كما يقولون ـ ... فابن الرومي شاعر عاش التجارب المحليسة المباشرة واستجاب لها استجابات متباينة سواء آكانت تلك الاستجابات المنشرة واستجاب لها استجابات متباينة سواء آكانت تلك الاستجابات ابن الرومي لتأثيرات ( المحلية ) والظروف المباشرة التي وقسع تحت طائلتها قد فتحت امامه افقا انسانيا ارحب بل افقا متراحبسا تاريخ الشعر العربي بالرغم من كل المحاولات النقدية التي وقفت على هامش تجربة هذا الشاعر الكبير . وهكذا كان هذا الشاعر فسسي مدلولات شعره قد احتل مكانا رفيعا في الشعر العربي حتى عاد مسن مدلولات شعره قد احتل مكانا رفيعا في الشعر العربي حتى عاد مسن

في شعره .

وذلك كله ، حتما وبالضرورة ، يفضي الى المفهوم القومي الاعم . فالحقيقة ـ كما تبدو لنا ـ انه ليست هناك حواجز وجدران عالية تقوم بين هذا المفهوم وذاك . فالقيم القومية الاصيلة هـي ذاتها القيم المحليــــة ، وهي في الوقت ذاته القيم الانسانية باعــلى مستوياتها .

ان الشاعر العراقي الاصيل الامين على صدق الرسالة الشعرية لا يرى في احداث ١٩٤١ وثورته المجيدة هناك حدثا محليا عراقيا منبت الصلة بالروافد القومية الروحية الكبرى ، بل يرى فيها قيمة محلية عراقية بقدر ما هي قيمة قومية ، وبالتالي قيمة انسانية عليا . والشاعر المصري الاصيل والامين على صدق الرسالة الشعرية لا يرى في احداث ثورة عرابي مثلا حدثا محليا مفلقا على ذاته وراء حدود الكيان القومي ، بل على العكس من ذلك تماما ، يرى فيهسا استجابة من الشاعر لاحداث تلك الثورة وهي ذاتها ابلغ مناسبسسة للتعبير عن الروح القومي الكامن حضاريا في روح الشعب المعري والقادر على التاكيد على انسانية تجربته من خلال اي شاعر مستوعب عظيم . وقل مثل ذلك في اية تجربة ممائلة اخرى .

ان « المحلية » بهذا العنى الذي نرمى اليه ليست قضية تقع ضمن اسوار مضروبة عليها ، كما أن القومية ليست عزلة عن المسالم والحياة وعن قيم العالم والحياة او عن الانسان من حيث هو انسان: فالمسالة هي كيسف يحتسل هسدا الشاعس أو ذاك مكانسه ضمسسن اطار المحلية ومنها ومن داخل هذأ الاطار يحقق الابعاد الشعريسسة والامتدادات الى الروح القومية وبالتالي الى روح الانسانية وذروتها الحضارية الكبرى للانسان . اننا ونحن نؤكد ذلك انما يعنينسا أن نضع تحوطا هو من صميم موضوعنا هذا ، ذلك أن « المحلية » كمسا نستخدمها في هذا المني الذي نرمي اليه ، وكما استخدمت فسسي الفكر الحديث ونقده لا تمني اطلاقا ـ في حـــدود الشعـــر ـ كتابة الشعر باللغة العادية ، أي لغة الكلام ، فمن المكن بل مسسن المالوف جدا أن تكون هناك الداب محلية لكل أمة من الامم وأن هـــده الاداب المحلية من شعر وغيره تظل اسيرة الحدود والتخوم المحليسة وتعجز عن أن تحقق الابعاد والامتدادات القومية القصوى واخيسرا تعجز عن ملامسة الافق الانساني الارحب ، هذا بالرغم من أن تلسك الاداب قد تعبر بشكل او باخر عن تجارب انسانية مؤثرة ومتأنسسرة بظروف البيئة وباللون المحلي . والامثلة على هذا كثيرة سواء فسب ادبنا العربي المعاصر ام في غيره . وأود أن أشير هنا ألى حقيقسسة طالما تحدث عنها الكثير من الكتاب والنقاد والادباء ، تلك هي مـــا يزعمونه من ثنائية اللفة المربية ، وان هذه الثنائية - كما يزعمون -فدة لا تتكرر اذ لا تكاد تعرفها لفة من اللفات الاخرى ، وان هـــــده الثنائية قد خلقت ضروبا من العوائق في سبيل الخلق الشعسسري والحركات الشعرية ، وقد بوالغ في التاكيد على هذه الثنائيسة الى درجة أن البعض قد بدأ يدعو إلى حركات للشعر المحلي - الحسلي باضيق معانيه لفظا ومدلولا واستجابة \_ ليكتب بلغة الكلام اذ هسي \_ كما يرون \_ اكثر تعبيرا واصدق دلالة على شخصية الشعب واماله وطموحه واشواقه .. وهم يقولون ذلك وفي اذهانهم مقارنة خاطئسسة بين العربية الحية واللاتينية المندثرة التي تفرعت عنها اللقسسات الفرنسية والإيطالية والاسبانية انبثاقا من أروقة اللفة الكبرى .

والحقيقة ان هذه القضية وان كانت من صميم القضية التسي نبحثها الان \_ قضية الشعر بيسن المحلية والقومية \_ الا انها بالاضافة الى ذلك تتصل اتصالا وثيقا من حيث الواقع ومن حيث التاريخ بطبيعة اللفة العربيسة وبتاريخ تطورها وبالاطوار التي مرت بها على مدى الاجيال وهي وثيقة الصلة بتاريخ اللفة العربية وتاريخ فقه هذه اللفة والقوانيسن التي خضعت لها .

لذا يمكن القول هنا ، وبقدر ما نستطيع ايجاز ، ان تاريسخ العضارات لم يشههد - في اي عصر من العصور - انمدام الثنائية في الية لفية مسن اللفات . فلفية الادب والعلم والشعير والفين هي دوما ليست ذاتها لفية الكلام او لفية الرجل العادي ، فالتباين قائم في كل عصر وفي كل امية بيين لفة الادب والفين الرفيع وبيين لفية الكلام ، لهنذا نجيد دوما ان هناك فوارق واقعية وتاريخية قائمة بيين شعير اينة امة من الاميم وبيين الشعير الشعبي ، ولقد درست في السنيين الاخيرة هذه الفوارق بيين هنذا وذاك حتى تاكسيت في السنين الاخيرة هذه الفوارق بيين هناو داله حتى تاكسيت ومفهومه فوضعت تحت دراسات السميت بالدراسات الفولكلورية وهي ومفهومه فوضعت تحت دراسات السميت بالدراسات التي شاعت في كثير مين الدوائر العلمية والادبية في السنين الاخيرة ، تمييزا لها عين الدراسات الادبية .

وليست العربية بدعا في هذا حتى يقال بان اللفة العربيسة تعاني ازمة هذه الثنائية اي هذه الازمة القائمة بيين لفة الكتابة ولغة الكلام ، فاللفة الانجليزية مثلا تعاني هوة سحيقة بين لغيسة ((الكوكني)) Cockney وهي لفة الانجليزي اللندني العامي وبيين لفقة الكتابة او اللفة التي يتحدث بها المثقفون ، وبعد ذلك لفة الادب الرفيع ، هيذا الى جانب فوارق كثيرة اخرى كالفوارق بيسن اللهجات العديدة في ولز واسكوتلندة ، وايرلندة ، وما يصدق على اللغة الانجليزية يصدق على غيرها من اللغات ومنها اللغة العربية .

ومن هنا فان التأكيد على ازمة الثنائية في اللغة تأكيد باطل لا يقوم على ايسة ملاحظة مقبولسة . فنحسن لا نجد ابدا شعرا او ادبا من النسق العالي مكتوبا بلغة الكلام لا في العربية ولا فسي غيرها من اللغات على امتداد القرون . واذا كانت ((المحلية)) التي نعنيها بالمفهوم الذي استخدمناه هنا هي مزيج من هموم واكدار واستجابات واحساس بمسئوليات ، فان الشعير بهذا المعنى يجب أن يكون محليا بل محليا مسرفا بالمحلية ، اما اذا كانت المحلية هنا هي نمط من الاسلوب والتعبير والفهم للحياة والانسان ، فما ابعد الشعر الحق والادب الرفيع عنها .

والشعر العربي الماصر ، في حقيقة الامر ، لم يواجه هسده المعضلة مواجهة شجاعة صريحة به الا باستثناءات نادرة موزعة بيل المعضلة مواجهة شجاعة صريحة بالا باستثناءات نادرة موزعة بيل بقي يماني من هذا التمزق الحاد في الخلط بيبن مفهومي المحليسة والقومية فعاش هبو نفسه من خلال ذلك ازمة ضرب جديد من الثنائية حرمته من ان يرتفع ليكون قضية الانسان العربي على نحو حي مسئول كمنا هو في الحضارات الكبرى ، بمعنى ان يكون قضية تمت من موقع الجلد الى ابصد افاق الوجود الانساني . فعاش الشمر العربي المعاص بالى حد ما باعلى الايحاءات السطحية المابرة نهم عاش خيبة الامل التي حرمته التطلع الى ان يكون هو نفسه اللحظة الساطعة في حياة الانسان العربي ، كمنا هي دسالة اي شعر عظيم.

فقد حاول شعراؤنا المعاصرون من رواد العركة الشعرية العديثة من امشال بدر شاكر السياب وعبدالوهاب البياتي وصلاح عبدالصبور واحمد عبدالمعطي حجازي ومحمد الفيتوري وخليل حاوي وامثالهم ... اقول حاول هؤلاء ان ينطلقوا من اطار تجاربهم المباشرة وان يرتفصوا بالتعبير عن هذه التجارب ويكيفوها تكييفا انسانيا مستندا الى الايمان بان القيمة الانسانية الجمالية في الشعر هي تلك التي تصدر عين الايحاءات المباشرة ، وهي تلك التي اسميت في النقصد والفكر الحديثين به (التجربة ) .. ولكن كان هناك دوما هنا النقص في الالتزام بالمحلية او اللون المحلي هذا العنصر الذي يكفل للشعر طابعه القومي وبالتالي طابعه الانساني . فالحلية ليست

شكلا موضعيا والقومية ليست شكسلا قبليا او عرقيسا ، كما ان الانسانية ليست اممية فضفاضة معلقة في خواء التجريد . بل ان شرط الشعر هيو الحياة . ان يكسون الشعسر حيا مستجيبا لنداء البيئة وظروفها ، قادرا على ان يرد على تحديات الحياة وان يعربعنها وان يتخد موقفا من اجلها ومن اجل الانسان .

وفي الحقيقة ان التأثيرات التي غزت الحركة الشعرية العربيسة الحديثة من الخارج وفي مقدمتها تأثيرات الشاعر ت. س. اليوت مشلا والتي تعتبر اكبر تأثيرات وقعت تحت طائلتها الحركة الشعرية العربيسة الحديثة ، ان هذه التأثيرات قد شوهت لحد ما مفهسوم «المحلية» و«القومية» وبالتالي الانسانية . ولان شعر اليوت يكمسن في صميمه تنافض عجيب اضر بشعرنا العربي المعاصر ، ذلك انه وهو شعر رفيسع بلا شك \_ ينطوي على دعوة تذهب الى ان الحفسارة تسرفض الشعس .

فلا مراء أن التأثيرات قد وضعت أمام الشاعر العربي الحديث نماذج من التمرد على الشكل افادت الى حد ما في وضع نهاية لجمود الاشكال العربية الموروثة ، بالرغم من الاسراف الذي وقعت فيه حركة الشعر الحديث أحيانا في هذا المجال . ثم أن هذه التأثيرات قد افادت في التأكيد على أهمية ((المحلية )) أو ((اللون المحلي )) ، ذلك أن هذه التأثيرات التي دفع بها اليبوت وامثاله كدفعات على شعرنا الحديث كانت تقف في زاوية فكرية معينة مناقضة لجميع أشواقنا وأمالنا وقدرتنا على التطلع ومثال ذلك أن اليوت كان من حيث الفكسر وقدرتنا على التطلع ومثال ذلك أن اليوت كان من حيث الفكسر والمزاج ومن حيث النبرة الروحية والعضادية يؤكد دوما ربط اللحظة والراهنية بالماضي الى درجية تختلط فيها الصور عنده اختلاطا مروعا كما هي الحال في قصيدته التي اثرت في معظم شعرائنا الماصريسن واعني بها ((الارض الخراب)) ، هذا بالإضافة الى دعوة الرفض الحضاري ليروح الشعر .

وعلى اية حال ، فان الشعر العربي المعاصر يجب ان ننعم النظر فيه مرة بعد أخرى وان نتقصى الاسباب التي جعلت منه ومن قضاياه كيانا منعزلا وبعيدا عسن الاندماج في التراث الروحي للانسانية .

واني اظنن أن بداية دخول شعرنا دائرة الوجدان الحضاري للعالم هنو أن يكنون صادقنا واميننا في الاستجابة لمفهوم المحليسة بارفع معانيهنا وعندئذ سيكنون شعرا قومينا في نسقه الاعلى ،وبالتالي شميرا انسانيا من تراث البشرية الروحي وأن يكنون ناقدا للحنياة وللتاريخ ، ولكن على طريقته الخاصة في نقد الحياة والتاريخ التي تتباين مع طريقة أي نشاط أنساني أخر .

ومهما يكن من شيء فان الانجازات الاخيرة في شعرنا المماصر تدل على ان الشاعر العربي الحديث قد بدأ يزداد وعيه عمقا بالنسبة لابعاد هذه القضية واعني بها اعتباد « مفهوم المحلية » المنطلق الاكيد المفضى الى تأكيد مفهوم القومية في الوقت ذاته وبالتالي الى مفهوم الانسانية باسره .

فلقد بدأنا نلحظ أن الشاعير العربي المعاصر لم يعد كما كان يخلط بيسن المفهوم الأعمق للمحلية وبيسن المفهوم الفلكلوري العسادي بل غدت قضية المحلية في الشعير العربي المعاصر الى حد ما وفي التجارب الاخيرة عند شعرائنا الرواد هي ذاتها القضية القوميسة وهي بعد ذلك قضية الانسان .

بعد هذا كله ، اعتذر اذ ارى ان كل ما سبق لم يكن سبوى محاولة اولية لوضع الشعر في مكانه الصحيح بين منهومي «المحلية والقومية » دون دراسة نتائج الشعراء العرب المساصرين ... او المخول في تفصيلات الحركة الشعرية الحديثة . ذلك ان ما اشرت اليه لم يكن سوى البداية في تقويم الشعر في موضعه الامثل دفضا لكل الاوهام التي انهكت الروح الشاعرية عندنا على مدى طويل .. اي من هنا الطريق حيث « المحلية » و« القومية » ليستا نقيضين بسل هما منهومان متكاملان لا متطابقان .

محيالدين اسماعيل