# في (كسعر (جزائري المنافع المنافع المنافع الله الله المنافع الله المنافع الله المنافع ال

أشرت في بحثي السابق (%) عن الشعر الجزائري الى ان الشعراء لـم يتناولوا الغزل فيما طرقوا من موضوعات ولم اشأ اذ ذاك ان اتحدث عن غرض معين في هذا الشعر لاني كنت اهدف الى التصميم فقط . وقد رأيت اليوم ان اوضح هذه الظاهرة محاولا تعليلها وتحديدها في ضوء العوامل المختلفة التي نشأت وتأثرت بها .

1 - وأول ما يلفت نظرنا هو العامل الاجتماعي ، وانا حين اتحدث عن هذا العامل لا يعنيني الحكم عليه بالرجعية او التقدم وانما الذي يعنيني هو تدخله في توجيه الشعر وتحكمه في ظروف الشعراء ، والمجتمع الجزائري مجتمع محافظ متدين عميق الإيمان بمقدساته الى حد العنف والقسوة احيانا ويظهر هذا العنف وهذه القسوة في معاملته افراده سواء في علاقاتهم بأنفسهم او علاقاتهم بالاخرين وهو كذلك مرتبط الى تقاليده وعاداته ارتباطا عقائديا يكاد يكون اعمى ، ومن هنا كان من الصعب في هذا المجتمع اعتناق مبدأ جديد او فكرة زائرة . ولعل هذا يفسر لنا قلست الطغرات والشذوذ الفكري في الجزائر

وليس من شك في ان مجتمعا هذا طابعه وهذا سلطانه سوف يكيف نفوس افراده ويقيد حريتهم الى حد كبير ، وليس من شك في انالشعراء اكثر هؤلاء الافراد احساسا بهذا الجو الحرج وتمثلا لمضمونه . فالنظر الى المرأة حرام او عيب والتحدث اليها او عنها عمل لا اخلاقي لا يعمد اليه الا السفلة والمنحطون . وحين تظهرالانوثة على الفتاة تصبح جزأ من ابيها ثم زوجها وهي لا تتزوج في العشرين او الثامنة عشرة بسل في الخامسة او السادسة عشرة والفتى لا يمر بمرحلة الكبت والشسوق والحرمان ولا يعرف مناجاة ولا سهر الليالي لانه غالبا ما يتزوج وهو ما يزال مراهقا .

٢ ـ وحين نتحدث عن هذا المجتمع من حيث العادات والتفاليد نجد انفسنا مضطرين الى الحديث عن عناصره الكونه له من سياسة وثقافة ونفس .. والحق ان هذه العناصر كثيرة الفروع والزوايا وليس غرضنا تتبع ما فيها من ارقام ومنحنيات ولكن حسبنا ان نعرف ان التكويسين السياسي في الجزائر يبرر هذا الاتجاه الاجتماعي الذي يكاد يكون رد فعل للتيار المضاد الذي تدفعه اليد الحاكمة ، فهي الى جانب محاولة القضاء على مقومات المجتمع من لفة ودين واخلاق وتراث تحاول اقامة حواجز في وجهه وتحويله الى وجهة عكسية . وهذا التصرف من اليد الحاكمة اثار حولها الشك والتمرد والنقد احيانا ووقف التيار الاجتماعي بعيث وجد العزاء في الاحتفاظ بما هو كائن ومؤرخ ولم يهتم بما سيكون المستقبلا . وهذه ناحية احب أن انبه اليها من يهمهم الحكم على هسنا مستقبلا . وهذه ناحية احب أن انبه اليها من يهمهم الحكم على هسنا عند تناولها بالتاريخ . ولست ازعم هنا ان هذا الاتجاه العكسي يبسرد الواقع في المجتمع الجزائري كما اني في الوقت نفسه لا استطيع ان

انفيه . وقد يدفعنا هذا الى التساول عما اذا كانت هذه الظاهرة هي السبب الذي جعل العصر التركي في الجزائر ينتج شعرا غزليا بينما يعقم العهد الفرنسي او يكاد عن انجاب هذا اللون من الشعر .

٣ - والثقافة في المجتمع الجزائري ذات حظ عاثر ، وهي الى جانب ذلك تتخذ شكلا انفصاليا يكاد يكون خطرا على المجتمع نفسه اذ اننسا نستطيع ان نقول ان هناك ثقافتين تناصب كل منهما العداء . ثقافة فرنسية محضة وهي عادة لا يظفر بها الا شباب المدن الكبيرة ومن يريدون ان يأكلوا الخبز الى جانب الفرنسيين . ومن سياسة الاستعمار في هذه البلاد وضع العراقيل المتنوعة في وجه هذا الشباب حتى لا يواصسل دراسته الجامعية ويتصل بالثقافة في مجال اوسع . وبهذه الطريقة اصبحت ثقافة هذا الشباب مبتورة مشتتة ، والذين توصلوا السما متابعة دراستهم لا يخرجون عن حالتين ، اما انهم كانوا طموحين يتمتعون بشره فكري كبير ، واما كانوا من ابناء بعض الركائز التي يعتمد عليها الاستعمار في حكم الجزائر . وفي كلتا الحالتين نسلاحظ ان نسبسة هولاء قليلة جدا اذا وضعت بجانب الكثرة الاخرى التي تتعلم لتعيش لا

اما النوع الثاني من الثقافة فهو الثقافة العربية المحضة وهي ايضا تتخذ طابعا متطرفا استطيع ان اقول عنه انه رد فعل للنسوع الاول والثقافة العربية في الجزائر يسودها الجمود ويسيرها التقليد وينتهي بها السير دائما الى منتصف الطريق اذ ان اهلها غالبا ما يقفون عند المرحلة الثانوية من تعليم لا يخرج عن المجال الديني واللغوي ويرتبط بهذين اشد الارتباط كالتاريخ الاسلامي وفروع اللفة العربية . والى جانب ذلسك نلاحظ ان هؤلاء المثقفين او المتعلمين كثيرا ما يكونون قد تجاوزوا سسسن التعليم بمراحل عندما يذهبون المداسة . واذا كان ابناء الثقافة الاولسي بتعلمون في الجزائر ولا ينتقاون لاستكمال الدراسة الا الى فرنسا فان ابناء الثقافة الاولى أي الناء الثقافة الإولى الناء الثقافة اللائرة وبعض المساجد أم يسافرون الى الزيتونة بتونس او القرويين بمراكش أو يذهبون الى مههد ابن باديس الذي انشيء اخيرا في الجزائر ( ۱۹۶۷)

ومن المكن أن نجد صنفا أخر من الثقفين الجزائريين قد استطاع أن يجمع بين الثقافتين ، ولكن هذا ألصنف قليل ، وهو بالتاني لم يفرض انجاها ثقافيا وسطا على المجتمع . ونحن نلاحظ سلفا أن الجرائر الستقلة سيكون أول ما تواجهه من مشاكل اجتماعية هو التباعد الثقافي الذي خلقته السياسة الاجنبية وساعدت عليه .

ونحسب أن هذا الجو الثقافي الجاف المتباعد لا يسمع ولا يمكن أن يسمح بالاشراق اللهبئي وإنعاش العواطف التي تصفل أداة الشعر وتوجهها توجيها ناعما غزليا كما تفعل الثقافات الحديثة .

١- وليس الحديث عن النفس او الشخصية في الجزائر باقل اهمية في موضوعنا من الثقافة والسياسة . فالتركيب السيكولوجي للفرد الجزائري يختلف كثيرا عن غيره ، فهو الى جانب الكبت الذي يعانيه من جراء معاملة

الاسرة والمجتمع والسياسة يعانى ازمات اخرى نتيجة لقسوة الطبيعة من ناحية وفسوة الحياة من ناحية اخرى . ومن هنا كان الفرد الجـزائري يعانى تمزقات وفراغات داخلية مخيفة اذ لم يجد الحرية في الاسمرة المحافظة او السياسة الشاذة ، ولم يجد الرحمة في ثلوج الجبال او لفحات الصحاري كما أنه لم يجد رحمة ولا حرية في حياة مفعمة بالمآسى والدموع نعاني من الفقر والجوع والمرض والالم .

ولست ادى قول الشاعر الجزائري ( اللقاني ) في الدفاع عن سلوكـه والاعتدار عن الغزل:

الا فدع التفـزل في غـوان فتلك طريقــة المستهترينا فمن صوت البلاد لنا نداء يكاد المرء يسمعه انينسا

لست ارى في البيت الاول منه سوى ( تبرير ) لجأ اليه الشاعر دون شعور ، والتبرير مرض سيكلوجي معروف . فالشباعر يرى أن الغزل خروج عن فيود المجتمع لا عن طبيعة الشعر ، ما دام المستهترون منبوذين في مجمعه فيجب عليه وعلى زملائه كشعراء ان يبتعدوا عن الغزل لانسه سيحيلهم في نظر المجتمع الى مستهترين . كما اني لست ارى في البيت الثاني سوى (هروب) الشاعر من ذانه . . هروبه من صرخاتها وشكوكها الى طرف اخر هو هنا الوطن او صوت البلاد كما عبر عنه ، والهروب شذوذ سيكلوجي ايضا . فالشاعر هنا فد هرب من نفسه الى المجتمع الذي يزعم انه اخذ عليه كل حياته بما فيه من آنات واحزان ونداءات .

واحب وانا اتحدث عن سيكولوجية الفرد الجزائري ان اشير الى ظاهرة اخرى وهي ما يسمى في علم النفس ( بالتعويض ) . ذلك ان الشسعراء الجزائريين فد استعاضوا عن الغزل بالمرأة غزلا اخر ظنوه يحميهم من سلطة المجتمع وعبث السياسة . وهذا الاتجاه ظهر في انتاج بعض الشعراء الذين انخذوا من حب الوطن او وصف الطبيعة او من حرج الموقف السياسي طريقا الى التنفيس عن ذاتهم وعما يهدها من الام .

وسأعرض هنا نموذجين لشاعرين يختلفان في الزمن اختلافا ظاهرا بالرغم من انهما متعاصران . يقول الشباعر مفدى زكريا (١٩٢٦) ...

الحب ادفني والبعد اضناني والبين ضاعف الامي واشجاني فماذا نلاحظ ؟... ان في البيت ارفا ويأسا والما واحزانا للفراق... وسينمر مقدمة القصيدة كلها على هذا النسق ؟ ونقطع نحن بأن هــذا الشعر لا يخرج عن الغزل والتباريح ، ونستلذ الاوصاف البارعة والصور الجميلة ، ولكن الشاعر لا يلبث ان يصدم عواطعنا اذ يصل الى هدف. ميفول :

رفقا بلادي فانت الكون اجمعه لولاك كنت بلادي هالكا فاني ومثل هذا يفال في قصيدة الشاعر احمد البائني - بلادي هواي -( ١٩٥٢ ) التي يبدأها بهذا المطلع الولهان:

كيف اسلوك منيـة الوجـدان او اجافيـك والهوى بنهـانـي ىم يقول في حرارة ونسوق: \_

كيف والحب في الفؤاد مكين انعداك نحو حب نـــاني

ىم يكلم فلبه بهذا البيت العذرى: \_

عش كما شئت با فؤادي بـحب فدسي مطهـر روحـــاني ونحن القراء نمضي في فراءة هذا الشعر فتطربنا الموسيقي وتنشينا العطور والاردان واللمسات ، وتلذنا هذه العذابات والتأوهات والتهالك امام الحب الجارف ، ولكن عواطفنا تفيق على الغرض الذي يهدف اليه الشاعر - وهو الحنين الى الوطن - وتتأمل عيوننا العنوان فتدرك ان ذلك الحب وطك الصبابة لم بكونا سوى تعويض عما فعده الشاعر أو عما يحسبه

من قصور في الحب.

وفد يقال أن الشعراء هنا لم يزيدوا على أن مهدوا لفرضهم بالفــزل كما يفعل الشعراء والعدما وهذا صحيح الى حد كبير ولكنى ارجح ان هذا التقليد لم يكن مقصودا لهم او على الاقل لا يتنافى مع طريقة التعويض لان الشعراء كانوا يعبرون عن لا شعورية طاغية ويؤيد هذا ما تعرضبت اليه من وصف الحالة السياسية والاجتماعية والثقافية في بلادهم .

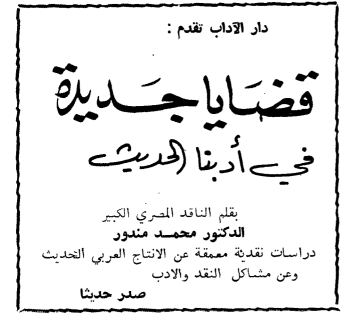
ويمكن أن يجد القاريء نماذج أخرى لهذا التعويض في (ليلي المطلقة) للحفناوي هالي و ( يا هزادي ) لمحمد العيد وفي كثير من شمر السائحي وبوشوشي وسحنون وغيرهم .

والشعراء كأفراد في ذلك المجنمع وجدوا انفسهم امام الامر الواقعيم فتزوجوا كما يتزوج الناس، وغضوا ابصارهم عن المرأة والحديث عنها كمايفعل بقية الناس وانبعوا تقاليده وعاداته - ظاهرا على الاقل - في كثير من الاحيان . ولم ينزع واحد منهم الى تحطيم عادة من العادات او الى تغيير مفهوم اجتماعياو اخلافي كما فعلالشابي مثلا حين اكثر فيشعره منالفزل الجسدي وغير الجسدي في مثل فوله:

لفتة الجيد واهتزاز النهود كل شيء موفع فيك حتــــى في وفت كان الذوق العربي في يونس لا يستسيغ هذه اللهجة .

واحسب أن هذا المنهج الوراثي في الشعر الجزائري يؤيد ما ذهبت. اليه فيما كتبت عنه من انه كان صدى للحوادث ولم يكن صوتا حقيقيا ينبع من ذات الشاعر ، وان الشعراء كانوا ذيولا ولم يكونوا روادا يشتقوقُ الطريق امام اية مجموعة في الشعب .

وقد ذكرت هناك أن الشعراء أو اكثرهم كانوا مصلحين . والاصلاح في الجزائر ( سيما في فنرة ٢٠ - ١٩٤٥ ) كان يمني في الفرد مخبرا ومظهرا . اما المخبر فهو سلوك هذا الفرد المصلح واحساسه بالسودع وبرفابة الضمير وتمكنه من تقافة دينية فرآنية بالدرجة الاولى وسلفية عتيقة في الوقت نفسه . اما المظهر فهو ان العامة لا تثق الا في الرجسل المتعمم والمتجلبب الذي يرتاد المساجد ويبتعد عن الشبهات . فاذا اضفنا الى ذلك التدريس الذي لم يكن يعني تدريس الافتصاد والرياضيات وما اليها وانما كان يعني اصول الدين وفروع اللغة العربية .. واذا اضفنا ابضا أن المدرس كان في نفس الوقت واعظا واماما وفاضيا وغير ذلسك من الوظائف الدينية . . . اذا اضعنا كل ذلك عرفنا لماذا اصبح الشعراء



دعاة اصلاح من ناحية ولماذا بعد شعرهم عن الغنون الشعرية التي دبما اصطدمت بالنوق العام كالغزل مثلا .. وكيف ننتظر من شاعر ذلك ظاهره وهذا باطنه ان يتماجن ويعبث ويتغزل في سعاد او نهاد ؟

ه ـ على ان هناك سببا اخر ربما كان له نصيب كبير في فقدان الغزل او ضآلته في السعر الجزائري ويعنى به الجفاف النفسي والاجتماعي الذي يسود الجزائر ، فالترف والمرح والفراغ وغيرها من الالفاظ الناعمة لا يعرفها الجزائريون ـ طبقة الشعراء ـ الافي الكتب او عن طريق السماع. وهي جميعا عناصر مكونة وباعثة على الغزل . صحيح ان لدى الجزائريين فراغا من جراء البطالة ولكن هذا الفراغ اشد على النفس من الاشسخال الشافة المؤبدة في سجن بربروس . . . وصحيح انك تطالع احيانا ابتسامة على وجه الجزائري ولكنها في الحقيقة ابتسامة المرارة الني خلفتهسا السنون العابسة . . وصحيح ايضا انك تجد لدى الجزائريين بعض منتجات الحضارة الحديثة ويفريك هذا الافتناء فتحكم على اصحابها بالترف ولكن الحضارة الحضاري المقتنى يفقد لذته وانفعاله في احساس الجزايريين من اسرة فوجدتها جميعا نعبر عن خيبة التقليد اكثر مما نعبر عن نشوة من اسرة فوجدتها جميعا نعبر عن خيبة التقليد اكثر مما نعبر عن نشوة الخلة . .

٣ ـ ومن العناصر التي نساعد على الغزل روعة الطبيعة وجمال الوجود.. والحق ان الجزائر فد بوفر لها الكثير من هذه الروعة وهذا الجمال في غاباتها وجبالها ، في سهولها ومنخفضاتها ، في وديانها وسوافيها في تلوجها وهجيرها ، في صحاريها وشواطئها ... لقد توفر لها كل ذلك ولكن الذي فقدتة الجزائر او فقده شعراؤها حتى الان هو ( الاحساس ) بعمق هذه الطبيعة وروعة هذا الفن .

وبديهي ان الشعراء فد ادخلوا الطبيعة في شعرهم كغرض من الاغراض ولكن باية اداة وبأي احساس ؟ انها اداة تقليدية عاجزة عن التعبير بالايحاء، واحساس منفعل تتكدس فيه الصنعة والنشازات . . ولست الان في حاجة الى الاستدلال على هذا الانجاه .

وفيل ان اختم هذه الكلمة احب ان اجيب على سوال ربما خامر اذهان الكثير وهو ـ هل خلا الشعر الجزائري من الغزل ؟ والواقع انني بصدد الإجابة على هذا السوال ساضطر الى الحديث عن الشعر بالفرنسية ايضا . والذي ثبت لي بعد استقصاء هو ان الشعراء بالفرنسية كانوا اجرأ من اخوانهم ذوي اللسان العربي ، فقد حدثني الدكتور محمد يعلى ان له شعرا غزليا وانه قرآ لاخوانه شعرا من هذا النوع وهو وهم يكبون بالفرنسية . ولعل هذا الفارق يفسر لنا ما ذكرناه من ان التسدريس والاصلاح كانا حائلين دون انطلاق الشعراء في افاق الحياة الواسعة .

اما الشعر بالعربية فأكبر ظني ان اصحابه قد تناولوا فيه الغزل ايضا ولكن في حدود ضيقة وباحتشام كبير. ودون ان يجروؤا على نشره في الصحف او اذاعته على الاسماع. وليس من شك عندي في ان بعض الشعراء ممن اشتهروا بتناول الطبيعة والسبحات الفكرية في شعرهم امثال السائحي وبوشوشي والباتني قد ـ تناولوا الغزل في حدود اوسع فليلا ولكن انتاجهم برغم ذلك ظل وراء الستار حيت حال دون ظهوره ظلام التقاليد (ع)

#### أبو القاسم سعد الله

(\* ارجو ان يعرف الفارىء ان ظروف الجزائر الراهنة لم تمكنى من أحكام نهائية فيما كسبت ، كذلك عليه ان بلاحظ ان ما قلته عن المجنمع والمرأة كان فبل التورة .

### اروع الروايات التساريخية روايات الليالي

ما من شك في ان رجال القلم في لبنان ، وفي الاقطار العربي، العربي، العربي، وعنايتها بنشر هذا التاريخ بالاسلوب الروائي الجنداب الساحر الذي ذهب له في البلاد ذكر .

ان روايات (الليالي )التي تشتمل على تاريخ دول العرب في هذا الشرق قبل الاسلام وبعده ، وعلى مساجرى فيها من سياسة وبطولة وفتح وغرام . . . انهذه الروايات تحف رائعة خالدة في عالم الادب والقصة وقد شهدت لها الاقلام الراقية في طول البلاد وعرضها انها بعيدة الاثر في التاريخ والبيان والانشاء السهل ، وقالوا عنها انها اعظم وأجمل وأشهى ما كتبته اقسلام الروائيين والمؤرخين ، ان الاستاذ الكبير اميل حبشبي الاشقر وهو صاحب مدرسة القصة الحديثة ، واضع هذه الروايات هو من كبار المؤرخين والادباء والروائيين وقد كانت ثمار قلمه هذه المجموعات الكبيرة التسبي

#### دار الاندلس

للطباعة والتوزيع والنشر ـ بيروت وقد ظهر منها حتى الان الروايتان التاليتان

## ۱ \_ الحارث الاكبر الفساني ۲ \_ النعمان الثالث ملك العراق

وستصدر الحلقات التالية تباعا ، وسيرى العرب في كل مكان ان الخدمة التي اسداها المؤلف الى كل عربى هى اجل خدمة يسديها اديب