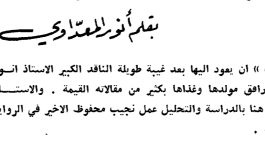
## ملحكة تحيث محفوط الروائية

يسر (( الآداب )) أن يعود اليها بعد غيبة طويلة الناقد الكبير الاستاذ انسور المعداوي الذي رافق مولدها وغذاها بكثير من مقالاته القيمة . والاستــاذ العداوي يتناول هنا بالدراسة والتحليل عمل نجيب محفوظ الاخير في الرواية الفربية الحديثة .



« بين القصرين » عمل فني جديد ظفر اخيرا بجائزة الدولة . ونجيب محفوظ ، صاحب هذا االعمل ، ظفر بتقدير النقد قبل أن يظفر بتقدير الدولة ، منذ أن بدأت خطوط فنه الروائي تتجمع في نقطتي ارتكاز رئيسيتين لا بد من توافرهما لكل عملية انطلاق فنية ، هدفها الوصول الى نقطة النهاية . . . عنصر المراقبة النفسية الدقيقة لشتى التجارب الجماعية المعاشة - هي نقطة الارتكاز الاولى لعملية الانطلاق الفني \_ حين تتركز هذه التجارب في بؤرةالعدسة اللاقطة ، لتبرز موقف الكاتب من مشكلات عصره ... وانصهار الملكة القاصة ، في بوتقة الممارسة المذهبية لكتابة العمل الروائي ـ هي نقطة الارتكاز الثانية ـ حين تكون هذه الممارسة تفاعلا ثقافيا واعيا مع المقاييس النقدية المتطورة ، بحيث تنبثق من خلاله \_ أعنى هذا التفاعل \_ قيم الكاتب من الناحية الفنية .

ان أعمال نجيب محفوظ \_ على مدار نقطتي الارتكاز الاولى والثانية - تمثل نوعا من التصاعد الهرمي الذي يتدرج من القاعدة بخان الخايلي ، والقاهرة الجديدة ، وزقاق المدق، والسراب ، وبداية ونهاية ، ثم ينتهي الى القمة في بينن القصرين ، وقصر الشوق ، والسكرية ، وهي الاجزاء الثلاثة التي تكون في مجموعها عمله الروائي الاخير ، او ملحمته الروائية الجديدة . واذا كان هذا التصاعد الهرمي لــــم يسمجل تفاوتا كبيرا بين الاعمال الاولى والعمل الاخير ، من التفاوت ، من ناحية الوعي الاتجاهي بين درجات التصاعد وقمته .

ان المستوى الفني عند نجيب محفوظ ، ما يزال يحتفظ بمقوماته ، فطريقته في رسم الابعاد النفسية للشدخصيات، وأسلوبه في ابراز الابعاد المكانية كاطار مادي للاحداث والمواقف ، وطابعه في اختيار النموذج الانسياني الرامز الي المشكلة ، هي التي تكون حتى اليوم ، الملامح الثابت\_\_\_ة لشخصيته الروائية . واذا كان هناك بعض التغير ، فهو خاص بعرض المونواوج الداخلي في صورة جديدة ، قوامها تسجيل الحركة النفسية مباشرة قبل كل عملية تطويرر موقفية ، ورسم الحدث من الداخل وليس من الخارج ، كما

فعل في تقديم اللحظة التي استشمهد فيها فهمي ، بطل الجزء الاول من روايته الطويلة .

ولكن الخطوة الكبيرة ألزاحفة كما قلنا هي التي سجلها العمل الاخير ، من ناحية الوعي الاتجاهي الذي يمثل موقف الكاتب من مشكلات عصره . . فبعد ان كان نجيب، يقتطع المشكلة الجماعية من واقع مرحلة زمنية واحدة ، بحيث تمثل قطاعا عرضيا من قطاعات المجتمع في جيل معين ، بعد هذا ، اتسعت لديه دائرة العرض الفني ، بحيث تركزت فيها مشكلات العصر على امتداد اجيال ثلاثة: هي الجيل الذي عاش قبل ثورة ١٩١٩ ، والجيل الذي عاصر تلـــك الثورة ، والجيل الذي جاء بعدها ومهد لتلك الانتفاضـــة الشعبية المتمثلة في ثورة ١٩٥٢ .. ومن خلال قطاع طولى ممتد ، عبر ألاجيال الثلاثة ، استخدمت فيه شتى القطاعات العرضية ، كروافد نهرية تعين المجرى الرئيسي على الانطلاق ، تبرز لنا اسرة السيد احمد عبد الجواد تاجس البقالة بالنحاسين ، بما فيها من الابناء والإحفاد ، كرمز انساني صادق لتطور المجتمع المصرى في تلك المرحلة التاريخية الطويلة، من مختلف الزوايا السياسية والاجتماعية

وعندما نستعرض النماذج البشرية ، التي يتالف منها الكيان الاجتماعي لهذه الاسرة التي بدأت حياتها قبل ثورة ١٩١٩ ، نلمس أن لكل نموذج تركيبته النفسية التي تميزه وتوجه سلوكه حيال الاحداث .. فالسيد احمد عبدالجواد ، رب الاسرة ، شخصية ازدواجية تمشــل اتجاهين متناقضين في الحياة . . فهو من جهة ، شعار واقعي لطبقة التجار الميسورين في جيله ، وهي الطبقة التي كانت تبحث عن المتعة الروحية والجسدية ، وتمزج بينهما مزجا كاملا على ما بين المتعتين من تفاوت صارخ . . يملك الاذن الحساسة والشعور المرهف ، لاستقبال الصـــوت الانساني المطرب والنغمة الموسيقية الشجية ، ويسعم الى مجالس الغناء والطرب ، ، ويشارك فيها اذا جاوزت النشوة عنده حدها المعقول ... وهو من جهة اخرى يضيف الى هذه المتعة الروحية ، متعة اخرى تتركز في اتجاهه الديني الذي يحرص عليه ، الى الحد الذي لا يتصور معه ، أن مثله قد يفكر يوما في ارتكاب المعصية . . ومع ذلك فهو عبد خاضع ، يستلذ عبوديته لسلطان الغريزة ،

بدافع الفتوة الجنسية التي كانت موضع المباهاة ، عند ابناء جيل عاش في فراغ هائل من تمثل القيسم الانسانية الرفيعة ، كنتيجة طبيعية للحرمان من توجيه الثقافة . . وهو ، ذلك المرح العربية خارج بيته ، شخصية اخرى تتميز داخل البيت ، بالجد والوقار والاستبداد والعنف ، حتى تحول البيت امام تقاليده الارهابية الى سجن مرهق ، قيدت فيه بالنسبة الى نزلائه بحرية السلوك والارادة!

وأمينة \_ الزوجة \_ تمثل تركيبة نفسية اخرى ، هي تركيبة الاكثرية المطلقة من بنات جيلها المتزوجات . . . انسانة \_ تبعا لفهم المجتمع المصري لوضع المرأة في ذلك الحين \_ لا تصلح الا للقيام بدور المصنع الادمي لانتساج النسل ، والبقاء كل فترات العمر خلف جدران البيت ، لتؤدي فروض الطاعة للزوج ، على طريقة الجواري المجلوبات من سوق الرقيق!

وياسين – الابن الاكبر للسيد احمد عبد الجواد من الزوجة الاولى المطلقة ، شاب يعيش على هامش الحياة ، كرمز معبر عن كل النماذج التي عاشت في جيله ، ممثلة لتكرارية النسخ العقلية المشوهة ، حيث تكتفي هذه النسخ بقسط ضئيل من التعليم ، لتواجه به المصير في معركة الحياة .. وهكذا ورث هذا الابن الاكبر – كاتبمدرسة النحاسين – ورث نظرة ابيه الى القيم الحياتية ، حيسن تتركز هذه القيم في بؤرة اشباع الغريزة عن طريق السلوك الجنسي ، هذا السلوك الذي تلقى فيه ياسين – بحكسم قانون الوراثة المزدوج – جانب الاندفاع فيه عن الابالنزق، وجانب الانحطاط عن الام المطلقة !

وفهمى \_ الابن الثاني لرب الاسرة ، الشماب المثقف طالب الحقوق \_ هو النموذج الوحيد الذي يمكن ان يتخذ عنوانا ضخما لتلك الانتفاضة العقلية المتوثبة التي وعت سطورها الشبيبة المثقفة ، وعكست اهدافها الجارفة على خط السير الكفاحي لثورة ١٩١٩ .. ان صورة هذه الشخصية كما رسمها نجيب محفوظ ـ تتفق تماماً مع طبيعة الدور الذي قامت به: شاب هاديء متزن ، لا يتكلم الا بحساب ، وتحت رماد الهدوء الخارجي ، تختفي جمرات تنتظر اللحظـــة المناسبة ، لتبهر بوهجها كل العيون . . وانسان يغلف اتزانه بأثواب طبيعية من الطموح الحزين . لم يكن فهمي يعيش من اجل ذاته ، ولكنه كان يعيش من اجل المجموع ، ولهــذا علق صورة سعد زغلول ـ الرمز الكبير الخالد لكفـــاح الشعب ـ علق هذه الصورة على جدران فكره وشعوره... كان يدرك مدى الامكانات الرهيبة التي يملكها المستعمر ، لمواجهة حركة شعبية عزلاء ، يقودها زعيم اعزل . . من هنا كان الشمور بالحزن ، ومع ذلك ، فقد كان طموحه يتفوق على حزنه ، حين يمتلىء املا في ان تنتصر قوة الحـــق الاعزل ، على قوة الباطل المدججة بالسلاح . . وفي سبيل القيم الانسانية الرفيعة التي عاش من اجلها فهمي ، لقـــى بطل « بين القصرين » مصرعه في احدى المظاهرات التي نظمتها لجنة الطلبة التنفيذية ، ابتهاجا بعودة الزعيم من

واذا ما انتقلنا الى شخصية كمال – الابن الاصغر، والطالب بمدرسة خليل أغا الابتدائية – تصادفنا اخطر شخصية في العمل الروائي كله ، بل اخطر شخصيسة رسمتها ريشة نجيب محفوظ على الاطلاق . . ولكننا لين نجد في « بين القصرين » الا جدور هذه الشخصييسة او بداية نموها الانساني ، فاذا ما انتقلنا الى « قصرالشوق» و « السكرية » ، طالعتنا امتداداتها الفكرية السامقة ، التي تبرز لنا كل الابعاد الموضوعية ، لتلك الازمة التي عانساها جيل كان من ابنائه نجيب محفوظ ، ومجموعة الذيسسن أستمدوا قيمهم الهادفة ، من جلال الكلمة وقدسية الثقافة، ثم عاشوا ليروا بأعينهم ، كيف انهارت قيمهم تحت اقدام الرجعية السياسية والاجتماعية !!

ويبقى بعد ذلك من افراد الاسرة او مسن نماذجهسا البشرية ، ابنتا السيد احمد عبدالجواد وهما خديجسة وعائشة ، ولكل منهما اتجاهها السلوكي الناتج عن وجهسة نظر نفسية الى واقع الحياة .

وعلى ضوء هذا آلاتجاه السلوكي،الذي يميز كل شخصية من شخصيات العمل الروائي في « بين القصرين »، يمكننا ان نحدد مفهوم الواقعية عند نجيب محفوظ . . انهـــا واقعية النمط الانساني في اطار الاكثرية المطلقة ، والمحافظة على تقديم هذا النمط ، في حدود مستوياته النفسية والعقلية ، من خلال الخط الاتجاهى لسير الاحسداث والمواقف . أن أسلوب نجيب في التعبير عن المضمون الاجتماعي للمشكلة ، هو اسلوب الواقعية الايحائية ، التي. تحرص على نقل هذا المضمون مرتبطا بالتزامية الصدق التاريخي ، بحيث لا يخلو هذا الالتزام من عنصر الأيحاء الفكري الخاص بوجهة نظر الكاتب الموقفية . . ولا تعد وجهة النظر هنا \_ بالنسبة الى طريقة نجيب محفوظ \_ نوعا من ايديولوجية الواقع التي يلتزمها اصحاب الخط السياسي في ادب القصة ، حين يتدخلون بفلسفة معينة توجه المضمون الاجتماعي ، على اساس الرؤية العقائدية لمجتمع مثالي لم يوجد في واقع الحياة ، ولكنه ينبغي ـ تبعا لوجهة نظرهم ـ أن يوجد في وأقع الفن!

ومن خلال المنظار النقدي المحايد ، تبدو لنا واقعيسة نجيب محفوظ ، اكثر ضمانا لسلامة العرض الفني بالنسبة الى التجربة الجماعية . . ذلك لان تدخل الكاتب بفلسفة عقائدية معينة ، يفرضها على خط السير الاتجاهي للعمل الروائي ، من شأنه ان يحجب رؤيتنا الداخلية ، لحقيقسة المستوى النفسي والعقلي لكل شخصية من الشخصيات . . وفي هذا الجو الضبابي لا نستطيع الا ان نلمح غير شبح الكاتب ، لانه يقف حائلا بيننا وبين الاخرين!

من هنا يبدو احمد عبد الجواد ، وامينة ، وفهمي ، وياسين ، وكمال ، وبقية افراد الاسرة يبدو كل منهم حول الاحداث التي تمر بهم ، على حقيقة مستوياتها النفسية والعقلية . . . انهم حيال احداث الثورة مشالما انماط واقعية متباينة : فبينما نجد فهمي بحكم وعيال وثقافته ، وادراكه لقيمة اللحظة الصاعدة التي تصنيع

الحاضر والمستقبل ، دائم الثورة على الاستعمار ، دائم التقديس لكفاح سعد زغلول • مضحيا بنفسه في النهاية من اجِل أهدافه ومبادئه ، نجد في الاطراف الاخرى المقابلة : امينة ، وهي لا تكف عن دعاء الله أن ينشر السلام ويصفى قلوب المصريين والانجايز ، والاب وهو قانع دائما من وطنيته بالمشاركة الوجدانية دون الاقدام على عمل يغير وجهالحياة، ثم وهو يحاول أن يستغل سلطته الابوية الرهيبة ، فسسى تجميد كل الخطوات الزاحفة لفهمي في طريق الكفاح ، ولتحى الثورة في منطق الانانية ، طالما كان الخطر بعيدا عن ابنائه . . ونرى ياسين وهو يعلق على الاحداث بأســف هادىء ، لا يمنعه من مواصلة حياته المعتادة ، والسهسر حتى منتصف الليل في اوكار العاهرات . . واحدى فتيات الاسرة وهي تصب سخطها على سعد زغلول ، لانه فيرايها سبب هذا الشركله ، ولولاه لعاش هو وعاش معه بقيـــة المصريين في دعة وسلام . . اما صغير الاسرة كمال ، فكل ما بعنيه من تلك الاحداث هو أن الجنود الانجليز ، فسمى معسكرهم القائم امام البيت ، يحتفون به ويداعبونه ، ويقدمون له قطع الشيكولاته ، كلما اطرب آذانهم بصوتــه الطفولي الحبيب . . . وبهذا الاسلوب من الواقعية الايحائية لا يحول المؤلف بيننا وبين رؤية السلوك الاتجاهي لكسل شخصية من شخصياته ، لانه يضعنا وجها لوجه ـ دون ان يتدخل \_ امام مستويات التفكير الحقيقية لتل\_\_\_ك الشخصيات!

ونجيب محفوظ ، يقدم الشخصية المرسومة احيانسا بطريقة جديدة ، يقدم الينا النموذج الانساني في موقف من المواقف وكأنه مرآة ذات وجهين ، يعكس احدهما صورة الوجود الداخلي للنموذج نفسه ، بينما يعكس الوجه الاخر صورة اخرى لنموذج انساني مغاير ، يشترك مع النموذج الاول في التقاء الخطوط النفسية المنطلقة من نقطلسة ارتكاز الحدث . . اننا نرى احمد عبد الجواد مرة من خلال امينة ، وزراه مرة وكأنه واجهة عرض مزدوجة : فاذا ما فكر ياسين مثلا في شخصية ابيه او اذا ما فكرت امينة في تلك الشخصية ، تحول كل منهما له اذا ما فكرت امينة في الفنية في العمل الروائي لمنهما على امتداد الرؤيسة المامية نلمح من ورائها صورة النفسية الاصيلة ، والاخرى جانبية تطالعنا بالصورة القابلة التي تتفق معها او تختلف ، في مدى التأثر بواقع التجربة الانسانية المعاشة !

- 1 -

مفهوم السلبية والايجابية في العمل الفني، من اي زاوية يمكن ان ينظر اليه ؟ الواقع ان هذا المههوم يحتاج السي تحديد . . ان شخصية فهمي مثلا سكما رسمها نجيب محفوظ سيخصية تخيرت طريقها بأسلوب ارادي صارم، ورسمت لهذا الطريق بداية واعية ، صاعدة ، كانت نهايتها اشبه بعملية تتويج بطولية ، لمجموعة من خطوات النضال الهادف . . . وازاء هذا التحديد الاتجاهي للشخصيسة الانسانية ، يبدو نجيب محفوظ سعلى ضوء الرؤيسسة النقدية عند بعض النقاد سكاتبا واقعيا تتميز واقعيتسسه

تصوير الشنخصيات . . والايجابية المقصودة مصدرها إن فهمي بطل « بين القصرين » لم يكن سلبيا في مواجهة المشكلات ، ولم يكن سلبيا في مواجهة الموت . . على عكس بعض الشخصيات الاخرى كحسنين ونفيسة في «بداية ونهاية » ، حين عالج كل منهما مشكلته بالانتحار ، وهو ـ على ضوء تلك الرؤية النقديةعند هؤلاء النقاد ـ موقف هروبي بالنسبة الى المشكلة ، لان الانتحار نه بمضمونه النفسي والانساني - ما هو الا عملية انهاء سلبية لحياة غير هادفة . . ومن هنا يتهم نجيب محفوظ بأنه لم يكن في عمله الروائي السابق ، كاتب الواقعية الايجابية كما ظهرت بنسيجها المحكم ، في الجزء الاول من روايته الاخيرة « بين القصرين » . وقد يتهم مرة اخرى بأنه كان سلبيا شخصية رسمتها ريشته ، وهي شخصية كمال بطل « قصر الشوق » و « السكرية »!

من هنا كان مفهوم السلبية والايجابية يحتاج الـــــى تحديد . . ان الحكم بسلبية العمل الفني او ايجابيته ، يجب ان سبتمد من موقف الكاتب نفسه وليس من موقسف الشخصية المرسومة . . من الموقف « التأثيري » لذلــــك الكاتب ، وليس من الموقف « السلوكي » لهذه الشخصية. فقد يكون الكاتب ـ من ناحية التأثير الانفعالي في قرائهـ ايجابي الهدف ، حين تكون الشخصية التي يرسمهـــا سلبية السلوك او سلبية الاتجاه . وعلى العكس ، اذا لم يستطع الكاتب ان يفجر في وجودنا الداخلي تلك الطاقـــة الانفعالية ، بالنسبة الى شخصية حرص على تلوين خطوطها بلون الاتجاه الايجابي ، فهو كاتب سلبي على الاسد \_\_\_اس التحديدي للسلبية التأثيرية . أن الكاتب الإيجابي الهدف، هو الذي يفتح عيون الطبقات على مشكلاتها ، وذلك عسن طريق تجسيم هذه المشكلات بأي اسلوب من اساليب العرض . ولن تتم هذه العملية التجسيمية ، الا اذا استطاع الكاتب أن يصب المشكلة في نفوس قرائه ، وأن يملأ وجودهم الداخلي بكل عنصر من عناصر الاثارة . . وفي راينا أن نجيب محفوظ ، قد حقق هذا الهدف الايجابي وهو يدفع حسنين ونفيسة الى الانتحار في « بـــــــــــــــــــة ونهاية » ثم وهو يدفع بكمال الى هاوية التردد والحيـــرة والكفر بالقيم في بعض المواقف من « قصر الشموق » و «السكرية »!

لقد كانت المشكلة التي دار حولها نجيب بمجموعسة الاحداث والمواقف في «بداية ونهاية» هي مشكلة الفقر ، في مجتمع انساني متخلف لا ضمان فيه . . فاذا انحرفست نفيسة عن طريق الشرف لتمارس الخطيئة «ضمانا »للقمة العيش ، واذا تحول حسن عن الحياة النظيفة ليعيش في كنف العاهرات «ضمانا » لاستمرار بقائه ، واذا اضطر حسنين أن يعتمد على صدقات أخيه البلطجي «ضمانا» لاستكمال تعليمه بالكلية الحربية ، والى أن يحكم بعد ذلك على اخته وعلى نفسه بالموت «ضمانا» لانقاذ سمعته بعد

ان اصبح ضابطا محترما في المجتمع ، فتلك هي الواقعيسة الايحائية التي يلتزمها نجيب محفوظ . . انه هنا يبدو ايجابيا من خلال المواقف السلبية لشخصياته ، لان هدفه الايحائي من وراء هذه العملية التجسيمية ، هو ان يفتح عيوننا على الواقع البشع للمشكلة ، وكأنه في موقف المحتج للذي يدفعنا معه الى الاحتجاج على مجتمع تعود ان يرغم بعض افراده – تبعا لخلوه من ضمان للحياة الشريفة على ان يلتمسوا تلك الضمانات المنحرفة التي تتفق مع منطق الفقر والحاجة ، وتعود ان يقنع البعض الاخر بأن منطق الفقر والحاجة ، وتعود ان يقنع البعض الاخر بأن الموت – بالنسبة الى حياتهم القاسية – يعد طريقا من طرق الخلاص !

هذه الواقعية الايحائية التي التزمها الكاتب في «بداية ونهاية » ، هي التي تطالعنا مرة اخرى - بوجهها الايجابي-من خلال بعض المواقف السلبية لشخصية كمال في «قصر الشوق » . . ان كمال يبدو لنا اكثر من واجهة عرض مزدوجة ، أنه مجموعة من واجهات العرض المتداخلةالتي قدم نجيب محفوظ من وراء زجاجها الشفاف ، مختلف الخيوط الناسجة لمشكلات جيل مأزوم ، لم تستطع صحته النفسية أن تقاوم امراض مجتمع فاسد . . أنه الجيل الذي عاش من بعد ثورة ١٩١٩ الى ما قبل ١٩٥٢ . لقد بدأ كمال حياته وهو صحيح النفس . . كان امتدادا طبيعيا لفهمي حين ورث عنه ايمانه بكل القيم الرفيعة ، وحين اقتبس منه اشرف جوانب شخصيته ، وحين اختار نفس الطريق الذي سار فیه . . فاذا ما تعثرت خطوات کمال ، بعد ان دمیست قدماه تحت صدمات الصخور المعوقة ، واذا ما شك فسى قيمة قيمه التي آمن بها ، بعد ان رأى مثله العليا تنهـار تحت اقدام الرجعية السياسية والاجتماعية ، فتلك هي اللحظات الموحية التي تتيح لنا رؤية الموقف الاحتجاجي للكاتب ، من خلال التصوير المجسم لواقع مجتمع مريض... اننا نستطيع ان نحدد مفهوم الايجابية الموقفية للك\_\_\_اتب الروائي ، بمدى نجاحه في هز وجودنا الفكري بالقلق ... القلق الذي يصبح عملية بدء موجهة ، لكل محاولة جماعية لتغيير الاوضاع . ويستطيع الكاتب ـ من خلال لحظات الضعف في حياة ابطاله \_ يستطيع ان يصب في نفوسنا هذا القلق ، حين يربطنا بهذا الضعف ربطا شعوريا عماده تصور المشكلة بأنها ليست مشكلة فرد ، ولكنها مشكلة

ان نجيب محفوظ ـ بقسوته المسرفة على بعض ابطاله يذكرنا بالكاتب الفرنسي مورياك . لقد سئل مورياك مرة: للذا تسرف في القسوة على ابطالك ؟ فأجاب : ليسسزداد القارىء عطفا عليهم ! . . والواقع ان هذا هو المفتاح ،مفتاح الغرفة النفسية الكبيرة التي يضعنا فيها كل من مورياك ونجيب محفوظ ، ونعني بها غرفة الشعور بالعطفوالرحمة ازاء لحظات الضعف في حياة الاخرين . . ان عطفنا على ازاء لحظات الضعف في حياة الاخرين . . ان عطفنا على حسنين ونفيسة في « بداية ونهاية » وعلى كمال في حسنين والفيسة في « بداية ونهاية » وعلى كمال في « قصر الشوق » ، هو وليد ذلك التأثر الانفعالي ، الناتيج

عن تقديرنا بأن القوى المعوقة التي اعترضت طريق حياتهم \_ كانت بالنسبة الى امكانياتهم الكفاحية \_ اكبر من ان تقاوم . . . ومما يعمق مجرى الشعور بالعطف على هؤلاء الابطال ، احساسنا بأننا لو وجدنا في ظروف قاسيسة كظروفهم ، فربما سرنا مثلهم في نفس الحط وتعرضنا مثلهم لنفس المصير ، ومن هنا نمتلىء عطفا عليهم ، بسل وثورة من اجلهم . . والكاتب الايجابي الهادف ، هو الذي يستطيع ان يكسب لابطاله \_ سواء اكانوا ايجابيسين او سلبيين \_ يستطيع ان يكسب لهم من أدراك قرائه ، تلك اللحظات المضيئة بالعطف والثورة!

كمال في « قصر الشوق » \_ وكما رسم نجيب محفوظ شتى الابعاد النفسية لشخصيته ـ لم يكن يمثل نفسه ، بل كان يمثل جيلا من المثقفين وعي رسالته ، وحدد دوره، ورسم لنفسه بداية الطريق ... ولكن عوامل كثيرة \_ عرضها الكاتب من خلال العمل الفني في « السكرية » \_ قد عوقت خطوات هذا الجيل وأزمت وجوده ، لانها كانت اضخم من قدرته النضالية على تغيير الاوضاع: فانتكاس الحركة الوطنية بعد موت سعد ، وتزييف الارادة الجماعية بواسطة زعماء الاقليات طمعا في الحكم ، وتآمر القصر مع الاستعمار لخنق انتفاضات الشعب ، ورواسب الصراع الطبقي في الوجود الانساني للبرجوازية الصغيرة ، وانهيار قيم الفكر والثقافة في مجتمع سيطر عليه الانحلال الخلقي وخلا من تكافؤ الفرص . . كل هذه القوى المدمرة هي التي صنعت جذور الإزمة النفسية لجيل المثقفين بعد ثورة ١٩١٩ ولقد كان كمال هو الرمز الكبير الذي رأينا من خلاله جذور الازمة في « قصر الشوق » ، وامتداداتها الرهيبة في « السكرية »!

ان المشاهد التي تقدم لنا كمال \_ كشخصية متماسكـة تمثل المضمون الثوري للانسان ـ هي تلك التي يعرضها نجيب محفوظ من خلال الاحداث والمواقف في « قصر الشوق » . . هو ثائر على رأى ابيه الذي يريد له ان يلتحق بمدرسة الحقوق ليكون في المجتمع من اصحاب النفوذ ، ولهذا قرر أن يلتحق بمدرسة المعلمين ليتخذ من تعلم اللفات الاجنبية معبره الحقيقي الى شتى الثقافات . ومن خلال هذا المشهد الثوري نرى كمال وهو يقول لصديقه فؤاد: « وااسفاه . . . ان والدي كاكثر الناس ممن يهيمون بالظاهر الزائفة: الوظيفة ، النيابة ، القضاء . . هذا كل ما يهمه . لست ادري كيف اقنعه بجلال الفكر والقيم السامية الجديرة بان ينشدها الانسان في هذه الحياة » . ويقول فؤاد : « قيم جليلة من غير شك ، ولكن ابن البيئة التي ترفعها الى المنزلة اللائقة بها » ؟ ويرد كمال في اصرار نبيل : « لا يمكنني أن أنبذ عقيدة سامية لا لشيء ، الا لان من حولي لا يؤمنون بها »!

هذا المشهد يقدم لنا كمال انسانا مثاليا يؤمن بدور الثقافة ، يؤمن بدورها في حياة الفرد والمجموع . . ومن نافذة قيمه الثقافية الجديدة ، اطل على كثير من قيم الامس

الممتدة على حدود الرؤية العقلية ، واطلق عليها ثورته . . ثار على سلطة الاب المستبد ، كان بالامس يخاف هذا الاب ، اما اليوم « بعد ان قرعت يداه ابواب عابدين في المظاهرة الكبرى التى تحدت الملك هاتفة :

« سعد او الثورة . . فتراجع الملك واستقال سعد من الاستقالة » ، اما بعد ذلك فلن يذعن لقوة هذا الخوف ، انه وهم كسائر ما امتحن به من اوهام . . وثار على جهل امه كما ثار من قبل على استبداد ابيه ، لا بالتحدي والعصيان ، ولكن بالتحرر من قيد افكارهما الموجهة . . ويقول كمال مخاطبا نفسه : « ابى هو الفظاظة الجاهلة ، وامي هي الرقة الجاهلة . . ان جهلك يا امي هو الذي ملأ بالاساطير، فانت همزة الوصل بيني وبين عالم الكهوف . وكم اشقى اليوم في سبيل التحرر من اثارك ، كما سأشقى غدا في سبيل التحرر من ابى ! »

ثار مع الشعب على القصر ، وثار وحده على الاب ، اما ثورته على الام فلانها قد غرست في تربة نفسه منسذ الطفولة ، بذور مفهوم خرافي عن الدين . . . وما لبث ان ثار على هذا المفهوم الخرافي الذي ربطه بعالم الكهوف . واتسع بعد ذلك الحيز النفسي لثورته ، فشمل زعماء الاقلية الذين تعاونوا مع الاستعمار والقصر . كان الوفد « عقيدة تلقاها عن فهمي ، واقترنت في قلبه باستشهاده وتضحيته ! »

هذا الاتجاه الشعبي لبطل « قصر الشوق » ، يبرز لنا من خلال المناقشات المحتدمة في السياسة ، بين كمال وبين مجموعة من اصدقاء الدراسة الارستقراطيين . . كانوا بحكم نشأتهم الارستقراطية المنعزلة ، يتعالون على الشعب . واذا ما تكلموا عنه ، فكأنما يتكلمون عن شعب غريب. اما هو \_ ذلك المنحدر من صلب الشعب \_ فكان يدافع عنه ويقف الى جانبه ، في شخص زعيمه سعد زغلول . ومن هنا ـ وفي كل معركة كلامية تنشب بينه وبينهم ، يصبح هو مندوب سعد ، ويصبحون هم مندوبي عدلي وثروت ومحمد محمود . . كان احدهم مثلا يناقشه بهذا المنطق : « اذا كان سعد وعدلى سيين عندي في الناحية السياسية ، فاننسى لا اراهما كذلك كرجلين . . لا يمكن ان اتجاهل ما يمتاز به عدلى من كريم الاصل وعظيم الجاه والثقافة ، اما سعد .. فما هو الا ازهري قديم » . ويقول له الاخر: « ليست الوطنية عند سعد ، الا نوعا من البلاغة التي تستهوى العامة» وينفجر كمال في غيظ وسخرية : « أن الذين تؤمنون بهم ليسوا الا خونة ، ليسوا الاطبقة من الانجليز المطربشين . . انتم تقللون من شأن الكلام كانه لا شيء . الحق ان اخطر ما تمخض عنه تاريخ البشرية من جلائل الامور يمكن ارجاعه في النهاية الى كلمات . الكلمة العظيمة تتضمن الامــل والقوة والحقيقة . نحن نسير في الحياة على ضوء كلمات ، على أن سعدا ليس صانع كلمات فحسب، أن سجله حافل بالاعمال والمواقف . . ولست في حاجة الى أن اذكركم بأن العظمة شيء غير الفقر والغنى ، وغير العمامة والطربوش»!

نجيب محفوظ يقدم الصراع هنا في صورة مزدوجة: الصراع السياسي والصراع الطبقي في مجال واحد متشابك الخطوط . . حسين شداد ابن المليونير صنيعة الخديو ، وحسن سليم ابن المستشار صنيعة احزاب الاقلية في جانب وكمال احمد عيد الجواد ابن تاجر البقالة بالنحاسين في الجانب الاخر .. او عدلي وثروت في طرف ، وفي الطرف المقابل سعد زغلول . الارستقراطيون يواجهون الشعب ، والصراع جول كرم الاصل وشرف المنبت والفوارق الشاسعة بين طبقتين . ويبلغ الصراع قمته حين يفصح كمال عن حبه لعايدة اخت حسين شداد، ويكشف عن رغبته في ان تكون زوجة له .. لقد هزم الشعب في المعركة ، وخرج منها ودماؤه تنز ف. لقد سخرت عابدة من اوهام كمال ، وتزوجت من ابن طبقتها حسن سليم . . فضلت ابن المستشمار على ابن تاجر البقالة . . وكانت نقطة تحول ضخمة في خط السير النفسى لكمال ، تناولها نجيب محفوظ ـ من خلال العمل الفني في « السكرية » - كبداية لاثر الصراع الطبقي في ازمة جيل عاش في مجتمع مريض!

البقية في العدد القادم

انور العداوي

القاهرة

صدر حديثا

الرغيف

بقلم توفيق يوسف عواد

« ان هذه الرواية بموضوعها هي من اروع الروايات العربية الحديثة وابعدها مغزى ، ذلك ان موضلوع « الرغيف » هو اجمل موضوع في حقبة من التاريخ العربي تسجل يقظة الشعور الوطني في مختلف البلدان العربية . . . وهذه الرواية تظل دائما اروع نداء واجمل دعوة الى الاستقلال والحرية . . . »

سهيل ادريس

دار صادر و دار بروث